### СВОБОДА СОВЕСТИ В КАЗАХСТАНЕ – РЕАЛЬНОСТЬ ИЛИ МИФ?

Свобода — это «наслаждение, заключающееся в праве говорить, действовать, дышать без стеснения, повинуясь только Богу и законам. Кто ищет в свободе чего-либо другого, а не её самой, тот создан для рабства».

Алексис де Токвиль

Толерантность в религиозной сфере является одной из острых современных проблем, ибо от её практического применения зависит предупреждение социально-политических конфликтов и построение современного гражданского общества. Особую значимость она приобретает в Казахстане — стране утвердившегося плюрализма религиозных конфессий, деноминаций, объединений, организаций.

По официальным данным в настоящее время в Республике Казахстан зарегистрировано 4173 религиозных объединения (в 2005 г. было зарегистрировано – 3259 группы, в 2006 г. – 3420, в 2007 г. – 3855), представляющие 42 конфессии и деноминации, различные религиозные миссии и движения /1, с. 15/.

Но приведенные данные нельзя считать исчерпывающе точными, поскольку в них охвачены только официально зарегистрированные религиозные формирования, чья деятельность известна государственным органам и постоянно озвучивается в СМИ. Этому имеется ряд причин. Вопервых, четких юридических критериев и признаков, по которым объединения граждан можно отнести к религиозным, в законодательстве страны нет. Пользуясь этим, целый ряд новых для нашего молодого государства религиозных течений, околорелигиозных направлений и духовных школ не регистрируются в качестве религиозных, предпочитая функционировать как учебные центры, группы оздоровления, коммерческие организации и т. д. Подобная тактика крайне затрудняет учет их влияния на общую религиозную ситуацию в республике.

Некоторые казахстанские исследователи справедливо считают, что около 1000 общин действуют вне регистрации; есть и так называемые «закрытые» религиозные формирования, идеология и культовая практика которых тщательно скрываются и известны лишь узкому кругу адептов. Поэтому, как считает профессор А.И.Артемьев, — правильнее говорить, что в Казахстане действует свыше 50 конфессий и деноминаций /2, с. 515/. Вовторых, по мнению юристов-экспертов, ряд действующих религиозных групп, число которых доходит до нескольких тысяч, не могут пройти

регистрацию или перерегистрацию из-за законодательных ограничений, предвзятом отношении представителей отдельных местных органов власти.

мировозренчесакое многообразие И думается, показателем толерантного отношения казахстанского государства к религии в целом и религиозным объединениям, отразившееся в его Конституции и на подконституционном уровне. Ключевыми положениями всех правовых актов является утверждение светского характера государства и свободы совести.

За последние 1,5 года по заказу Министерства культуры и информации Республики Казахстан совместно с профессором А.И. Артемьевым нами было проведено 3 социологических исследования по вопросам места религиозной толерантности в казахстанском обществе. В них религиозная толерантность была изучена на 3-х уровнях: межличностном (микроуровне), межконфессиональном (макроуровне), государственно-конфессиональном (мегауровне).

#### 1. Межличностный уровень.

Позитивно. По результатам опроса уровень интолерантных настроений у населения в целом фиксируется невысоким, т.е. большинство (2/3) респондентов ориентировано на религиозную толерантность (диаграмма 1) /5/.

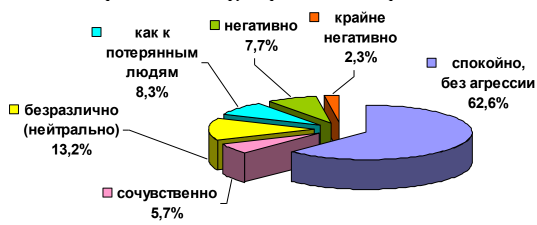


Диаграмма 1. Как вы относитесь к убеждениям представителей других религиозных направлений?

Позитивно. Наиболее толерантными представители оказались протестантских, неопротестантских и новых религиозных формирований. На вопрос об их отношении к убеждениям представителей других религиозных направлений толерантных ответов оказалось 72,3 % (диаграмма 2) /3, с. 186/.



16,1

**□7,8** 

%% 40

20

Диаграмма 2. Как вы относитесь к убеждениям представителей других

сочувственно

■ спокойно, без агрессии

**Негативно.** Наименьшей благосклонностью со стороны всех граждан Республики Казахстан пользуются экстремистские религиозно-политические формирования (что имеет вполне объективное объяснение), протестантские, неопротестантские и новые религиозные общины и группы /5/. А именно: Общество сознания Кришны, Свидетели Иеговы, Церковь Саентологии /4/. В какой-то степени это является одним из проявлений религиозной интолерантности.

<u>Позитивно.</u> В то же время около 40 % верующих протестантских, неопротестантских и новых религий чувствуют себя комфортно среди инаковерующих.

<u>Негативно.</u> Проявление интолерантных установок по отношению к себе испытывают 12,4 % опрошенных (в ответах не уточняется, от кого исходит непонимание, поэтому полагаем, что оно коренится в обществе в целом), но на конкретно поставленный вопрос: «Сталкивались ли Вы с откровенной агрессией по отношению к Вашим религиозным убеждениям со стороны представителей других конфессий и деноминаций?» положительных ответов оказалось 24,1 %, отрицательных – 75,9 % /3, с. 189-190/.

<u>Позитивно.</u> С сентября 2009 г. в учебный курс школьной программы была введена дисциплина «Религиеведение» для повышения толерантного уровня граждан и улучшения качества их знаний о религиозных объединениях, действующих в Республике Казахстан.

**Негативно.** Однако должной подготовительной работы не приведено. Не прияты меры по подготовке учителей для преподавания данной дисциплины.

Позитивно. Порог отождествления этнической религиозной И идентификации в сознании верующих протестантской группы достаточно низок. Религиозные объединения протестантского толка характеризуется разнообразием этнического состава, что свидетельствует о наличии у казахстанских протестантов, неопротестантов и представителей новых религий этноконфессиональной толерантности, где имеет место установка необязательности совмещения этнической самоидентификации религиозной /3, с. 184-185/.

# 2. Межконфессиональный уровень

<u>Негативно.</u> Духовное управление мусульман Казахстана (ДУМК) является авторитетным центром мусульманских общин Казахстана. Однако следует отметить, что ДУМК не признает права ряда исламских общин (например, суфиев и ахмадиев) на существование, объявляя их не мусульманами. Это обстоятельство провоцирует латентный внутриконфессиональный конфликт. Он детерминирован также и другими объективными проблемами, сохраняющими разногласия в исламе в Республике Казахстан (значительное число мечетей, не консолидированное

ДУМК, деятельность мусульманских фондов, слабо поддающихся контролю, разделение (неофициальное) мусульман по «национальным мечетям» и т.д.). Кроме этого, ДУМК проявляет недовольство активностью иностранных миссионеров.

<u>Негативно.</u> Стоит отметить, что и Духовное управление мусульман Казахстана во главе с Верховным муфтием Абсаттаром хаджи Дербисали прилагает усилие к обеспечению для себя особых условий (по примеру РПЦ в России).

# 3. Государственно-конфессиональный

<u>Негативно.</u> Начиная с марта 1998 года несколько раз на обсуждение выносились дополняемые и изменяемые варианты поправок к Закону РК «О свободе вероисповедания и религиозных объединениях». Это вызывает крайне негативный резонанс в обществе.

Справедливости ради следует сказать, что по прошествии почти 20 лет ощутимые изменения (количественные и качественные) религиозной ситуации в Казахстане выявили очевидные недостатки и несовершенства действующего законодательства о свободе вероисповеданий. Целый ряд реальных жизненных ситуаций в этой сфере законодательно не закреплен, а поэтому отечественные юристы подтверждают необходимость пересмотра законодательной базы.

Однако если юристы и правозащитники благодаря пересмотру этих законов хотят усовершенствовать права всех существующих в государстве религиозных конфессий и деноминаций, то руководство так называемых «традиционных» конфессий (Духовное управление мусульман Казахстана и Митрополия русской православной церкви) хотят этим делегализовать положение всех остальных религиозных общин.

<u>Негативно.</u> Предлагаемые поочередно изменения и дополнения в закон о вероисповедании привлекали внимание религиозных объединений, некоторых ученых, представителей Алматинской Хельсинской группы и экспертов ОБСЕ. Вместе они единодушно отмечали, что концептуально все поправки к закону не соответствовали конституционному принципу равенства граждан и религиозных объединений перед законом и выражали дискриминационный подход к конфессиональной преемственности.

Позитивно. В ответ на обеспокоенность ограничительным характером (последнего) законопроекта области религии, государство В официальную просьбу о правовой экспертной помощи Организацию по безопасности и сотрудничество в Европе/Бюро демократическим институтам и правам человека (ОБСЕ/БДИПЧ). результате этого проект стал менее ограничительным по сравнению с вариантом, ранее представленным в Парламент, однако не соответствовал Конституции, поэтому на последнем этапе был отклонен Президентом страны.

**Негативно.** Высшее руководство правоохранительных органов страны поддерживает инициативы духовенства, мотивируя ужесточение закона якобы государственной целесообразностью предотвращения распространения в стране идей политического исламизма, религиозного экстремизма, распространяющихся к северу от Афганистана, Ирана, Пакистана, Таджикистана, Узбекистана и других государств. Силовые структуры, поддерживаемые властью, считают, что незарегистрированные религиозные организации представляют угрозу национальной безопасности и социальному единству, а поэтому не должны осуществлять религиозную деятельность.

Опасность для Республики Казахстан «исламской угрозы», или так называемого «исламского экстремизма и терроризма», безусловно, велика. В целях государственной безопасности, действительно, нужны профилактические меры. Но не за счет ограничения свободы совести. Вопросы профилактики «религиозного экстремизма» должны решаться мерами, свойственными правовому государству.

**Позитивно.** При этом показательно, что некоторые депутаты Мажилиса Парламента Республики Казахстан, среди которых К. Бурханов, С. Темирбулатов, при обсуждении поправок к Закону выступали против ограничений свободы совести, что свидетельствует о высоком уровне толерантности и религиеведческом профессионализме этих парламентариев /6/.

Негативно. В Казахстане имеются случаи вмешательства местных властей во внутренние дела религиозных объединений, факты необоснованных отказов в регистрации таким религиозным организациям, как Свидетели Иеговы, Церковь Саентологии, Церковь Объединения, пятидесятнические религиозные «Армия Спасения», братства Христианский Миссионерский Евангельский Союз, регулярно что отмечается в докладах Госдепартамента США о ситуации с соблюдением свободы совести в Казахстане.

Негативно. Неправомерно преследуются и некоторые зарегистрированные религиозные объединения. Так, широкий общественный резонанс вызвал снос 21 ноября 2006 г. и 15 июня 2007 г. близ г. Алматы 25 жилых домов, принадлежащих юридически зарегистрированному «Обществу Сознания Кришны». Представитель местной власти заявил, что кришнаиты опасны для страны и «неприемлемы как религия». К настоящему времени местные государственные органы продолжают кампанию по изъятию прав на землю, используемую Обществом Сознания Кришны.

А заместитель начальника штаба антитеррористического центра КНБ в одном из интервью заявил, что КНБ разрабатывает законопроекты,

направленные против так называемых деструктивных сект и организаций. Он назвал Церковь Грейс, Церковь Саентологии и Свидетелей Иеговы как организации, чья деятельность должна быть запрещена. А Министерство юстиции распространило брошюру, созданную с целью «помочь» гражданам «избежать влияния» религиозных «сект», предостерегая особенно против Свидетелей Иеговы, баптистов, последователей Ахмади и «Хизбут-тахрир».

В сентябре прошлого года миссионерка «Церкви Объединения» Е. Дреничева (гражданка России) была осуждена на 2 года тюремного заключения на основании не просто дилетантской, а невежественно агрессивной экспертизы, выполненной некоей Е. Буровой — человеком, ничего общего не имеющей с религиеведением. Поэтому не только в Казахстане и России, но и ряде европейских стран получил распространение неологизм «буровщина». Это не только невежество, но и этический релятивизм, отрицающий обязательность норм и объективного социального критерия нравственности.

Негативно. Co стороны правительственных органов Казахстана поддержка только называемых так «традиционных» конфессий. Начиная с Президента, высокие государственные чиновники регулярно посещают церкви и мечети, а крайне редко или вовсе не посещают молитвенные дома других конфессий. В свою очередь, главный муфтий и православный митрополит, в отличие от представителей иных конфессий, приглашаются практически на все государственные церемонии. Праздники православного Рождества (7 января) и Курбан байрам (согласно исламскому календарю) объявлены нерабочими днями.

Негативно. В Мажилисе некоторые депутаты предлагают законодательно утвердить ислам и православие в качестве так называемых «традиционных религий», а всех остальных считать «сектантами». Также вносятся предложения ВЗЯТЬ служителей ислама и православия государственное содержание, строить за счет государства мечети православные храмы. На практике местные органы власти активно участвуют в строительстве мечетей, а две кафедральные – в Астане и Алматы – взяты на государственный бюджет. Такие реалии, безусловно, осложняют отношения между так называемыми «традиционными» и «нетрадиционными» для Казахстана деноминациями.

<u>Негативно.</u> Несмотря на большое доверие к государству и власти и позитивное отношение к состоявшимся социально-политическим изменениям в стране, последователи протестантских, неопротестантских и новых религиозных формирований отмечают наличие проблем в практике государственной политики в религиозной сфере. Они отмечают следующее:

- государство вмешивается во внутреннюю жизнь религиозных структур;

- государство откровенно лоббирует деятельность суннитского ислама и русского православия;
  - происходит политизация религии.

Всё это является грубейшим нарушением свободы совести и, естественно, не может не волновать истинно верующих /3, с. 191/.

<u>Негативно.</u> Интолерантное отношение к себе не остаётся не замеченным респондентами — верующими протестантских, неопротестантских деноминаций и новых религий.

Только менее 30 % участников опроса положительно оценивают современное состояние государственно-конфессиональных отношений, а половина не считают государство гарантом защиты свободы совести (диаграмма 3).

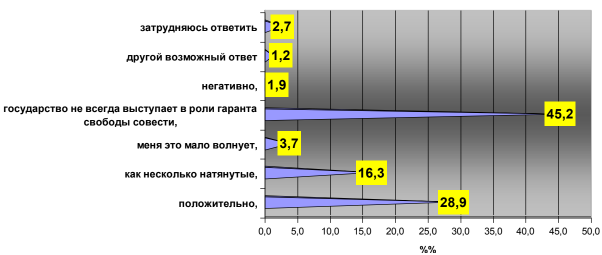


Диаграмма 3. Оценка современного состояния государственноконфессиональных отношений

Как следствие большинство респондентов (61,3 %) считают необходимым изменить политику государственно-конфессиональных отношений в сторону гарантированности и защиты религиозных прав и свобод, и для этого ими в качестве мер на государственном уровне по наибольшей частоте упоминания в анкетировании выдвигаются следующие предложения:

- принять закон, учитывающий интересы всех конфессий;
- не ограничивать миссионерскую деятельность;
- не вмешиваться в церковные дела /3, *с.* 193/.

<u>Позитивно.</u> В целом религиозные организации не стремятся удовлетворять свои политические амбиции.

**Позитивно.** Бесспорно, полной изоляции церкви от политики не может быть. Но эти взаимоотношения не должны противоречить принятым положениям и законам. Тем более, по мнению практически всех граждан, клерикальная модель государства не приемлема.

<u>Позитивно.</u> Государство прилагает усилия по поддержке религиозной толерантности в своих рядах. Тренинг по вопросам прав человека, проведенный неправительственными организациями (НПО) для сотрудников правоохранительных органов в сотрудничестве с государством, содержал в себе информацию о предусмотренных законодательством правах в области религии.

<u>Позитивно.</u> На уровне Глав государств, несмотря на люббирование государством так называемых «традиционных» конфессий, также проводится немалая работа по обеспечению и укреплению межконфессиональной толерантности, консолидации религиозных конфессий и деноминаций

В Казахстане (февраль 2003 г., г. Алматы) была организована первая Международная конференция мира и согласия, в работе которой приняли участие лидеры крупнейших религиозных конфессий.

Более серьезным шагом в укреплении межконфессионального взаимопонимания стал Первый съезд лидеров мировых и национальнотрадиционных религий, состоявшийся 23-24 сентября 2003 года в г. Астане. В работе съезда участвовали более 150 делегатов (17 делегаций) и почетные гости из 21 стран мира. Мероприятия съезда освещали 80 зарубежных и 275 казахстанских представителей средств массовой информации.

12-14 сентября 2006 года в г. Астане во Дворце Мира и Согласия состоялся Второй съезд. В его работе принимали участие 43 делегации более чем из 20 стран, 450 журналистов отечественных и зарубежных СМИ. Съездом был принят документ «Принципы межрелигиозного диалога», который основан на таких понятиях, как честность, толерантность, взаимоуважение и равноправие. Ещё одним важнейшим итогом форума стало решение о проведении третьего съезда лидеров мировых и традиционных религий в 2009 году в г. Астане и инициатива о создании на базе Дворца Мира и Согласия Международного центра культуры и религии.

В июле нынешнего года в г. Астане состоялся Третий съезд лидеров мировых и национально-традиционных религий.

#### Выводы:

- 1. В Республике Казахстан с обретением суверенитета были утверждены конституционно-правовые гарантии защиты OT нетерпимости дискриминации на основе религии или убеждений, что подтверждает толерантное отношение государства к религиозному плюрализму (при этом, действующий закон Республики Казахстан «О свободе вероисповедания и религиозных объединениях» (1992 г.) значительно либеральнее аналогичных законов постсоветских стран. Однако в последнее время в отношениях между организациями религиозными государством растут интолерантные настроения путём намерений ужесточить свои законы по вопросам религии.
- 2. Среди официально действующих религиозных конфессий и деноминаций наиболее толерантными являются новые деноминации. Русская

православная церковь и ислам, находящийся в подчинении Духовного управления мусульман Казахстана, находясь в межконфессиональном согласии между собой, интолерантны ко всей миссионерской деятельности так называемых «нетрадиционных» для Республики Казахстан религиозных групп, что способствует замедлению темпов развития в Казахстане демократических процессов. Заметных противоречий, конфликтов между конфессиями и деноминациями нет.

3. Социологические данные показывают достаточно высокий уровень веротерпимости в нашем обществе на бытовом уровне (на микроуровне имеет).

#### Список использованных источников:

- 1. Газета «Вечерний Алматы». № 108-109, четверг, 17 сентября 2009.
- 2. Артемьев А.И. Влияние России на религиозную ситуацию в Республике Казахстан // Свобода совести в России: исторический и современный аспекты. Москва, 2007. С. 514-521.
- 3. Артемьев А.И., Цепкова И.Б. Қазақстан этностарына діни ұйымдардың әсері Влияние религиозных организаций на этносы Казахстана. Алматы: Министерство культуры и информации РК, Дом Дружбы Центр по исследованию проблем межэтнических отношений, 2008. 2-ое издание. 211 с.
- 4. Цепкова И.Б., Артемьев А.И. Иерархия идентичной структуры граждан Казахстана (этническая, религиозная и гражданская). Алматы, 2009.
- 5. Артемьев А.И., Цепкова И.Б. Исследование аспектов формирования гражданской идентичности этносов Казахстана. Алматы, 2009.
- 6. Обсуждение поправок к закону о свободе вероисповедания в РК // http://bahai.arystan.ru/viewtopic.php?p=1034

# Сведения об авторе:

Цепкова Ирина Борисовна – кандидат политических наук, доцент кафедры социально-гуманитарных дисциплин Казахской академии транспорта и коммуникаций им. М. Тынышпаева (г. Алматы, Казахстан).